
Liefde en persoonlijke identiteit
Alledaagse liefde, ambivalente identiteit

Annemarie van Stee

ANTW １０７ (１): ４９–６９
DOI: １０.５11７/ANTW２０１５.１.STEE

Abstract

Love and personal identity. Everyday loves, ambiguous selves

What we love matters for who we are. The idea may be self-evident, but how

should it be understood exactly? One way is to conceptualize the formative

influence of love on our identities in terms of ‘identification’: loving shapes

who we are as we (volitionally) identify with the interests of the beloved and

accept them as our own. Harry Frankfurt has fleshed out an influential

identification-view along these lines. However, the identification-account is

insufficiently able to accommodate the ambiguous nature of everyday loving

and the way in which these ambiguities affect our identity. A second way in

which the formative influence of love on our identity can be conceptualized is

as ‘relation’: we are indeed shaped by what we love but the (affective-

volitional) character of the relation in which we stand to our loved ones

determines our identity. The latter view is capable to account for ambiguous

loves and corresponding ambiguities in the self. Also, it gives prominence to

the practical problem of loving, that is, to the question of how to relate to the

people we love. It offers a more realistic perspective on that problem, as it

takes the enduring differences between us and our beloveds into account, as

well as the intersubjective character of loving. In sum: how we love what we

love shapes who we are.

Keywords: love, loving, personal identity, self, identification, relation, Harry Frankfurt,

Salamano

‘Is het niet vreselijk, [ . . .] ter ere van Eros, een zo grote en weldoende god,
heeft zelfs nooit één enkele van die talrijke dichters uit het verleden ook
maar één lofdicht gemaakt.’１ De opmaat tot de eerste wijsgerige tekst over

49VOL. 107, NO. 1, 2015



de liefde, Plato’s Symposium, klinkt niet zo heel anders dan veel opmaten
tot hedendaagse artikelen over de liefde. Ook daar beklagen auteurs zich
over het gebrek aan aandacht dat de liefde tot dan toe van hun collega-
filosofen heeft gekregen, terwijl liefde toch zo’n belangrijke drijfveer is in
ons leven.２ Net als de Griekse tafelgenoten die de ‘verwaarlozing van zo’n
grote god’３ recht willen zetten door te proberen elkaar te overtreffen met
lofredes op de liefde, klinken ook de teksten waarin hedendaagse filosofen
zich buigen over de liefde geregeld als jubelgezang: liefde motiveert ons,
het geeft ons redenen tot handelen en gerechtvaardigde redenen boven-
dien. Liefde zorgt ervoor dat wij niet ten onder gaan aan de zinloosheid
van het bestaan, het houdt apathische verveling (ennui) op afstand. Sterker
nog, liefde maakt dat wij betekenisvolle levens leiden.

Dit artikel gaat over een op zich plausibele claim die in de wijsgerige
literatuur echter vaak rooskleurig ingevuld wordt. Het is de claim dat liefde
ons maakt tot wie wij zijn, dat liefde onze identiteit vormt. Hoe zit dat?
Hoe moeten we de relatie tussen degenen van wie wij houden en wie wij
zijn begrijpen? Er lijken tenminste twee modellen mogelijk. Allereerst zou-
den we kunnen denken dat liefde onze identiteit vormt aangezien wij ons
identificeren met de belangen en het wel en wee van geliefde anderen. De
belangen van geliefden worden deel van onszelf. Volgens een tweede
model, dat ik hier ontwikkel, bestaat er meer afstand tussen de geliefde
en onszelf en kunnen we beter over de identiteitsvormende werking van
liefde denken in termen van relatie. Ook hier wordt onze identiteit ge-
vormd door liefde, maar de complexiteit van de relatie tot de geliefde is
bepalend voor de vormende werking die de liefde heeft op onze identiteit.

Halverwege het Symposium bekritiseert Socrates de lofredes van zijn
tafelgenoten als niet waarheidsgetrouw genoeg. Een lofrede afsteken mag
dan makkelijk zijn wanneer we een ideaalbeeld van liefde hanteren, het
voldoet niet als reflectie op liefde zoals zij werkelijk is. Ook hedendaagse
visies op liefde en haar rol bij identiteitsvorming lijken geregeld gebaseerd
op een geïdealiseerd beeld van liefde. Ik betoog in dit artikel dat het iden-
tificatie-model van het verband tussen liefde en identiteit alleen maar in
het licht van een ideaalbeeld van liefde verhelderend kan lijken. Zodra
echter alledaagse liefdes in ogenschouw worden genomen, inclusief de
ambivalenties die daarbij komen kijken, worden de tekortkomingen van
het model zichtbaar. Het relatie-model dat ik ontwikkel is een veelbelo-
vende, alternatieve benadering van het verband tussen waar wij van hou-
den en wie wij zijn.

Dat en hoe onze identiteit samenhangt met onze liefdes komt tot uit-
drukking in allerlei fenomenen die we kennen uit de alledaagse ervaring. In

50 VOL. 107, NO. 1, 2015

ALGEMEEN NEDERLANDS TIJDSCHRIFT VOOR WIJSBEGEERTE



dit artikel worden onder andere gevoelens van liefde, handelingen op basis
van liefde en problemen omtrent liefde waar wij ons voor gesteld zien,
besproken. Beide modellen, zowel het identificatie-model als het relatie-
model, pogen de structurele samenhang tussen onze identiteit en onze
liefdes te begrijpen. Dat wil zeggen, ze pogen de structuur die ten grond-
slag ligt aan al die fenomenen en deze mogelijk maakt, bloot te leggen. De
modellen kunnen dus op hun waarde en tekortkomingen beoordeeld wor-
den al naar gelang in hoeverre ze recht doen aan de fenomenen en ons
inzicht in de fenomenen verhelderen. Het overkoepelende onderwerp dat
hier besproken wordt, is alledaagse liefde, als liefde die altijd met kleine of
grotere ambivalenties gepaard gaat. Ambivalentie in onze gevoelens en
handelingen ten opzichte van een geliefde, alsook het probleem hoe wij
om moeten gaan met degenen van wie wij houden, zijn de fenomenen die
de tekortkomingen van het identificatie-model zichtbaar maken en de
voordelen van het relatie-model onderstrepen.

In de eerste paragraaf wordt het verband tussen waar wij van houden en
wie wij zijn behandeld in termen van ‘identificatie’. Dit gebeurt aan de
hand van een bespreking van het werk van Harry Frankfurt, degene die in
de hedendaagse debatten deze positie het sterkst heeft uitgewerkt. De te-
kortkomingen van dit model komen in de tweede paragraaf aan de orde,
waar een voorbeeld van ambivalente liefde onder de loep wordt genomen.
Dit voorbeeld, genomen uit het werk van Albert Camus, toont dat het
identificatie-model niet voldoet als beschrijving van hoe onze identiteit
daadwerkelijk gevormd wordt door onze liefdes. In de derde paragraaf
wordt het relatie-model geïntroduceerd als alternatieve visie op het ver-
band tussen liefde en identiteit. Echte liefde is niet zo ongecompliceerd
positief als het in sommige hedendaagse wijsgerige literatuur lijkt. Dit
heeft repercussies voor wijsgerige visies op liefde en op hoe we de identi-
teitsvormende werking van liefde moeten begrijpen.

１ Liefde en persoonlijke identiteit: identificatie

Liefde vormt onze identiteit doordat wij ons identificeren met onze gelief-
den en hun belangen.４ Dat is in grote lijnen het identificatie-model van het
structurele verband tussen liefde en identiteit. De belangrijkste proponent
van deze benadering in de hedendaagse wijsbegeerte is Harry Frankfurt.
Hij bestempelt de overkoepelende vragen van zijn oeuvre als wijsgerig
antropologische vragen: hoe kunnen we onszelf als personen conceptuali-
seren en waardoor wordt onze identiteit gevormd? Zijn doel is de structuur

51VAN STEE

LIEFDE EN PERSOONLIJKE IDENTITEIT



en constitutie van het zelf te begrijpen en hij benadrukt de rol die de wil
daarbij speelt. Frankfurt onderbouwt zijn visie op de structuur van het zelf
door te verwijzen naar onze ervaringen en naar de problemen die we in het
dagelijks leven tegenkomen en de manieren waarop we daarmee omgaan.５

In zijn hele oeuvre benut Frankfurt het begrip ‘identificatie’ om over zelf-
constitutie te denken. Vooral in het latere werk bespreekt hij de identifi-
catie met onze geliefden en de manier waarop die essentieel is voor de
vorming van onze identiteit.

Wanneer Frankfurts identificatie-visie stelt dat identificatie met onze
geliefden onze identiteit vormt, dan heeft hij een praktische identiteit voor
ogen. Het gaat om identiteit zoals die aan de orde is in ons handelen,
kiezen en willen. Wanneer mensen belangrijke keuzes moeten maken,
geeft waar ze van houden richting bij het kiezen. Ook wanneer ze niet
expliciet reflecteren op wat ze willen doen, geeft waar ze van houden,
richting aan hun handelen. Mensen zijn namelijk van nature gemotiveerd
te handelen ten bate van hun geliefden, zo Frankfurt. Frankfurt themati-
seert vooral de rol van de wil hierbij. Al in zijn vroege werk onderscheidt
hij verlangens waar we ons mee identificeren en die daarmee intern zijn
aan onze wil van de verlangens die weliswaar in ons opkomen maar waar
we afstand van nemen en die we zo extern maken aan onze wil. Ons
handelen is vrij, stelt Frankfurt in zijn bekendste artikel, wanneer het is
gebaseerd op verlangens intern aan onze wil, dat wil zeggen, verlangens
waarmee we ons identificeren.６ De belangrijkste drijfveren die intern zijn
aan onze wil worden precies gevormd door waar we van houden. Liefde
structureert ons willen, schrijft Frankfurt, en ook: liefde geeft de grenzen
van ons willen aan. Wij kunnen niet om de redenen van liefde heen. Wij
kunnen niet anders dan willen handelen ten bate van onze geliefden.
Aldus Frankfurt.

Dit ‘niet anders kunnen dan’ wordt door Frankfurt aangeduid met de
term ‘volitionele noodzaak’. Liefdes zijn volitionele noodzaken. Ze zijn
volitioneel, want draaien om het willen zorg dragen voor het bestaan en
welzijn van de geliefde.７ Al zijn liefdes vaak verbonden met bepaalde ge-
voelens en oordelen, ze zijn toch ‘in de kern’ en ‘essentieel’ en ‘in de eerste
plaats’ volitioneel, aldus Frankfurt.８ Verder zijn liefdes volitionele nood-
zaken. Het is niet aan ons om te bepalen waar wij van houden: liefde is
wat dat betreft onvrijwillig. Wanneer iemand liefheeft, kan hij bovendien
niet anders dan zich toewijden aan zijn geliefde. Waar we bij willekeurige
verlangens die in ons opkomen kunnen kiezen of we ons er mee identifi-
ceren of niet (zoals Frankfurt in zijn vroege werk thematiseert), is dit bij
liefde precies onmogelijk, want die is altijd, per definitie, al intern aan onze

52 VOL. 107, NO. 1, 2015

ALGEMEEN NEDERLANDS TIJDSCHRIFT VOOR WIJSBEGEERTE



wil. In dat opzicht is iemand die liefheeft dus niet vrij. ‘On the contrary, he
is in the very nature of the case captivated by his beloved and by his love.
The will of the lover is rigorously constrained. Love is not a matter of
choice.’９ Frankfurt noemt af en toe dat omstandigheden kunnen verande-
ren en dat dit liefde kan beïnvloeden. Soms doen mensen pogingen om van
hun liefde voor een bepaald persoon af te komen, bijvoorbeeld door hun
omstandigheden te veranderen.１０ Geregeld kunnen we ons er echter niet
eens toe zetten dit te proberen volgens Frankfurt en hoe dan ook hebben
zulke pogingen altijd maar tot op bepaalde hoogte effect. Uiteindelijk is
het niet aan ons te bepalen waar we wel of niet van houden.１１

Dat we weinig tot geen controle hebben op waar wij van houden, dat
liefde ons bindt en vangt, wil niet zeggen dat liefde ons volledig onvrij
maakt. Integendeel. Ook al zijn we niet vrij om te bepalen waar wij van
houden en dus niet vrij om te bepalen hoe onze wil gevormd wordt, wan-
neer we handelen op basis van waar wij van houden, zijn we uitermate vrij
en ervaren dit ook. We handelen op zo’n moment naar wat voor ons het
allerbelangrijkst is. Bovendien: dat we ergens van houden, maakt dat we
makkelijker keuzes kunnen maken. Het binden van ons willen kan op die
manier juist ervaren worden als een bevrijding.１２

Een andere belangrijke consequentie van het idee dat liefde een voliti-
onele noodzaak is, is de continuïteit in onze identiteit die hierdoor ge-
waarborgd wordt. Doordat wij niet op stel en sprong kunnen beslissen
van iemand te gaan houden of daarmee op te houden, kunnen wij niet
onze eigen volitionele identiteit kiezen. Wij zijn in hoge mate niet vrij om
te bepalen wie wij zijn. We ontdekken dit, meer dan dat we ertoe beslissen.
Dit betekent ook dat onze wispelturigheden geen vat hebben op onze
identiteit. Het zelf dat wij zijn is niet gebaseerd op willekeur, maar op
stabiele volitionele tendensen waar we niet aan ontkomen.

Kortom, liefdes zijn volitionele noodzaken die bij uitstek onze identiteit
vormen. Maar hoe doen ze dat? Liefde vormt onze identiteit doordat wij
ons identificeren met waar wij van houden, stelt Frankfurt. Hij schrijft:

[A] lover identifies himself with what he loves. In virtue of this identification,

protecting the interests of his beloved is necessarily among the lover’s own
interests. The interests of his beloved are not actually other than his at all. They

are his interests too. Far from being austerely detached from the fortunes of

what he loves, he is personally affected by them. [ . . . ] The lover is invested in his

beloved: he profits by its successes, and its failures cause him to suffer. To the

extent that he invests himself in what he loves, and in that way identifies with

it, its interests are identical with his own.１３

53VAN STEE

LIEFDE EN PERSOONLIJKE IDENTITEIT



In Frankfurts identificatie-visie identificeren wij ons dus zodanig met onze
geliefden dat hun lot ons niet alleen raakt, maar er een direct, positief
verband bestaat tussen hun wederwaardigheden en ons welzijn: wanneer
onze geliefden succes hebben, varen wij daar wel bij en wanneer zij tegen-
slag hebben, lijden wij. Er is weinig afstand tussen de ervaringen van onze
geliefde en die van ons. Op het gebied van actieve belangenbehartiging is
die afstand zelfs niet aanwezig. De belangen van de geliefden zijn identiek
aan onze belangen, schrijft Frankfurt, het zijn voor ons niet zozeer de
belangen van een ander maar onze eigen belangen. Deze visie gaat ver.
Wij vallen niet samen met degenen van wie wij houden en dus lijkt het
radicaal om te zeggen dat hun belangen dezelfde status hebben voor ons
als onze eigen belangen. Uiteraard kan het ons goed doen wanneer het
onze vrienden, onze ouders, onze broers en zussen goed gaat, maar het is
onwaarschijnlijk dat de positieve ervaring die wij opdoen wanneer het hen
goed gaat dezelfde is als die zijzelf op dat moment opdoen, of als de erva-
ring die wij opdoen bij onze eigen successen. In het geval van ambivalente
liefde komt de blijvende afstand tussen ons en onze geliefden nog preg-
nanter naar voren, zoals we in de volgende paragraaf zullen zien.

Hoe is Frankfurt bij deze identificatie-visie gekomen? Een belangrijke
factor ligt in zijn gebruik van de term ‘identificatie’. Al in zijn vroege werk,
voordat liefde thema wordt, gebruikt Frankfurt de term ‘identificatie’ om
het over de vorming van de wil en daarmee van het zelf te hebben. In die
teksten identificeren wij ons met verlangens die in ons opkomen en wan-
neer wij dat doen zijn die verlangens intern aan onze wil en daarmee deel
van onszelf. Wij handelen vrij wanneer wij ons identificeren met het ver-
langen waarop de handeling gebaseerd is, want dan zijn wij het die hande-
len en niet een of andere compulsie waaraan we ten prooi zijn. Dat Frank-
furt ook in zijn latere werk rond ‘waar wij om geven’ en ‘waar wij van
houden’ spreekt van ‘identificatie’ om het over zelfconstitutie te hebben,
maakt dat zijn latere werk consistent lijkt met zijn vroege werk. Er treedt
echter een heel belangrijke verschuiving op: waar wij ons in Frankfurts
vroege werk identificeren met verlangens die in ons opkomen, identifice-
ren wij ons in zijn late werk met geliefden buiten ons en met hun belangen.
Dit zorgt precies voor de zojuist beschreven, radicale consequenties.１４

Een andere factor die helpt Frankfurts ontwikkeling van de identifica-
tie-visie te duiden is zijn geïdealiseerde invulling van het begrip ‘liefde’. Het
is het rooskleurige beeld van liefde dat het gebrek aan afstand tussen ons
en onze geliefde in orde doet lijken. Allereerst kent liefde een strikte focus:
we houden van een bepaald individu, niet van dat individu als represen-
tant van een grotere klasse. Liefde is hiermee anders dan de meeste lief-

54 VOL. 107, NO. 1, 2015

ALGEMEEN NEDERLANDS TIJDSCHRIFT VOOR WIJSBEGEERTE



dadigheid, waarbij een vrijwilliger bijvoorbeeld arme mensen probeert te
helpen en het hem om het even is welk individu er precies tegenover hem
komt te zitten.１５ Identificatie vindt alleen plaats met bepaalde individuen.
Ten tweede is liefde in deze identificatie-visie niet-instrumenteel. Wanneer
we ergens van houden, is datgene of diegene voor ons een doel op zich,
nooit een middel tot een ander doel. Soms geven wij om iets ten behoeve
van iets anders, wanneer we bijvoorbeeld om sociale rechtvaardigheid
geven omdat dat de kans vermindert op rellen, waar we zo’n hekel aan
hebben. Of we geven om het welzijn van een werknemer, aangezien die
niet kan presteren wanneer hij niet lekker in zijn vel zit.１６ Wanneer we
echter niet alleen geven ommaar ook houden van sociale rechtvaardigheid
of die werknemer, dan is dat om het ideaal en de persoon zelf. Waar wij
van houden functioneert voor ons als final end, als doel in zichzelf. ‘Identi-
ficatie’ vindt dus plaats bij geliefden die voor ons een doel-in-zichzelf zijn.

Liefde is niet-instrumenteel, stelt Frankfurt. Dit idee is echter vatbaar
voor nuancering. Veel van onze geliefden zijn in staat het afval buiten te
zetten, een maaltje voor ons te koken en, niet in het minst, om een stukje
van onze eenzaamheid weg te nemen. Oftewel: zij vervullen instrumentele
functies in ons leven. Al zouden wij het ideaal van niet-instrumentaliteit
onderschrijven, dan nog vermengt hun instrumentele nut zich geregeld
met (en neemt af en toe de overhand over) ons oog voor hun belangen
als doel in zichzelf. Frankfurt geeft toe dat er weinig pure vormen van
liefde te vinden zijn in de wereld en schrijft dat de relatie van ouders tot
hun zeer jonge, zeer hulpeloze kinderen zijn visie op liefde waarschijnlijk
het dichtst benadert.１７ Dat laat echter wel de vraag open of in alle andere,
ambivalentere gevallen van liefde onze identiteit nog gevormd wordt door
onze liefde. Ook is het niet duidelijk of de vormende werking van ambiva-
lente liefde nog steeds middels ‘identificatie’ kunnen begrijpen.

De invulling van ‘liefde’ binnen het identificatie-model roept ook op een
andere manier vragen op. Liefde is volitioneel in het model van Frankfurt.
Al gaat het vaak met positieve gevoelens voor en positieve oordelen over
de geliefde gepaard, die zijn niet noodzakelijk om van liefde te kunnen
spreken. Zolang er sprake is van praktische, niet-instrumentele zorg voor
geliefden en hun belangen, is er sprake van liefde. De manier waarop de
identiteitsvormende werking van liefde voorgesteld wordt, is als ‘(volitio-
nele) identificatie’: als het omarmen van geliefden en hun belangen als
doel in zichzelf, als belangen met eenzelfde status als de eigen belangen.
Zeker in het licht van liefdesrelaties zoals we die kennen uit het alledaagse
leven, die vaak een ambivalent karakter hebben, is het maar de vraag of
‘identificatie’ een adequate voorstelling is van de manier waarop liefde

55VAN STEE

LIEFDE EN PERSOONLIJKE IDENTITEIT



uitmaakt voor wie wij zijn. Ook is het zeer de vraag of het wel een na-
strevenswaardig ideaal is, zeker waar geliefden de hulpeloosheid ontgroeid
zijn. Laten we eens kijken naar alledaagse, ambivalente liefde om te be-
palen in hoeverre het identificatie-model voldoet als manier om het ver-
band tussen waar wij van houden en wie wij zijn te begrijpen.

２ Problemen met identificatie

Grofweg halverwege Plato’s Symposium, nadat de andere aanwezigen ieder
hun lofrede op Eros hebben gehouden, neemt Socrates het woord. Met de
hem kenmerkende ironie merkt hij op dat hij duidelijk helemaal niets
heeft begrepen van hoe men een lofrede dient te houden.

In mijn onnozelheid beeldde ik me immers in dat men om de lof van iets te

maken, telkens de waarheid behoorde te zeggen, en dat dàt fundamenteel was.

[ . . . ] Maar kijk, dat was blijkbaar niet de goede manier om wat dan ook te

prijzen. Neen, die bestaat erin aan het geprezen voorwerp de grootste en

schoonste hoedanigheden op te dragen, onverschillig of het die bezit of niet.１８

Ook in ons dagelijks leven blijkt de liefde vaak gecompliceerder en meer
ambigu te zijn dan de lofzangen van de filosofen ons willen doen geloven.
Er zijn veel mensen aan wie we niet ontkomen, en vaak ook helemaal niet
willen ontkomen, maar wie het lastig liefhebben is, laat staan liefhebben
op de ideale manier zoals Frankfurt dat beschrijft. Dit speelt bij mensen die
we niet uitgekozen hebben: onze ouders, onze broers en zussen, verdere
familie. Maar het speelt ook bij mensen die we tot op zekere hoogte wel
uitgekozen hebben: onze echtgenoten en onze vrienden kunnen bij tijd en
wijle ook behoorlijk lastig lief te hebben zijn. Zelfs de liefde voor onze
geliefde kinderen, Frankfurts favoriete voorbeeld, is niet zonder complexi-
teiten. Echte liefde is niet zo ongecompliceerd positief als het in heden-
daagse wijsgerige discussies, bijvoorbeeld rond Frankfurt, soms lijkt. Men-
sen hebben haat-liefde verhoudingen en ongelukkige liefdes. Ook die am-
bivalente liefdes zijn vormend voor onze identiteit. Het is echter maar de
vraag of die vormende werking het beste als ‘identificatie’ begrepen kan
worden.

Laten we voor de duidelijkheid een extreem ambivalente liefdesrelatie
nemen. In De vreemdeling (L’Étranger) beschrijft Albert Camus de haat-
liefdeverhouding tussen een oude man, Salamano, en zijn hond. Ze wonen
naast Meursault, de hoofdpersoon van het boek. Salamano heeft de hond

56 VOL. 107, NO. 1, 2015

ALGEMEEN NEDERLANDS TIJDSCHRIFT VOOR WIJSBEGEERTE



al acht jaar en de twee brengen alle tijd met elkaar door. De hond is het
belangrijkste wezen in Salamano’s leven. Hij laat de hond trouw tweemaal
daags uit, om elf uur en om zes uur. Camus beschrijft hoe tijdens die
wandelingetjes de hond Salamano voorttrekt, waardoor de oude man strui-
kelt, valt en kwaad de hond slaat en uitscheldt. Dit heeft als resultaat dat
de hond bang stil blijft zitten, waarna Salamano hem voort moet trekken
om nog vooruit te komen. Ook thuis tiert Salamano volop op de hond en
schopt hem bovendien. Wanneer de hond uiteindelijk wegloopt, is Sala-
mano ten einde raad. Meursault raadt hem aan een nieuwe hond te kopen,
maar dat kan Salamano niet troosten: hij wil de zijne terug.

Een aantal van de kenmerken van liefde en haar identiteitsvormende
werking komen hier terug zoals in de identificatie-benadering beschreven.
De hond is het belangrijkste wezen in het leven van Salamano. De enorme
gehechtheid van Salamano aan zijn hond heeft duidelijk een strikte focus,
want een andere hond, zelfs al had die dezelfde kenmerken, zou niet vol-
doen. De liefde is daarmee ook onvrijwillig: ondanks alle irritatie die de
hond altijd bij hem opriep, kan Salamano zich er niet zomaar overheen
zetten wanneer de hond verdwenen is. Belangrijkst hier is dat de relatie
tussen Salamano en zijn hond constitutief is voor Salamano’s identiteit. Dit
is zowel het geval in praktische zin: hij gaat meerdere malen per dag een
blokje wandelen met de hond omwille van de hond; alsook in affectieve
zin: het bestaan en welzijn van de hond laten Salamano niet onverschillig.
De haat-liefde verhouding tot zijn hond waarborgt een duidelijke continuï-
teit in de identiteit van Salamano.

‘Niet-instrumentele, volitionele identificatie met het hondje en zijn be-
langen’ lijkt echter allesbehalve de beste manier waarop Salamano’s haat-
liefde voor zijn hond uitmaakt voor wie hij is. Aan de ene kant laat Sala-
mano trouw het hondje uit, in lijn met Frankfurts ‘zorg voor het bestaan en
welzijn van de geliefde’, maar aan de andere kant ziet hij ook geregeld
reden te schelden op, trekken aan en schoppen tegen de hond. Hij onder-
mijnt dan het welzijn en daarmee het belang van de hond. Zijn relatie tot
zijn hond motiveert hem tot handelingen, maar niet doordat hij zich recht-
streeks identificeert met de belangen van zijn hond. Er is meer afstand
tussen hem en zijn hond dan dat. De manier waarop Salamano geraakt
wordt door het lot van zijn hondje is al net zo ambivalent. Aan de ene kant
is Salamano ten einde raad wanneer de hond weg blijkt te zijn en een grote
kans heeft afgemaakt te worden. Aan de andere kant lijkt hij er een pervers
soort voldoening in te vinden zijn hondje te zien lijden. Bovendien lijkt de
hond een overkoepelende instrumentele functie te hebben voor Salamano:

57VAN STEE

LIEFDE EN PERSOONLIJKE IDENTITEIT



de hond neemt de eenzaamheid weg die ontstond na het overlijden van
Salamano’s vrouw.

Het voorbeeld van Salamano en zijn hond mag dan extreem zijn waar
het de mate van ambivalentie in de liefdesrelatie betreft, ambivalentie in
onze liefdesrelaties is meer regel dan uitzondering. Er is altijd wel een
instrumentele functie in het geding, een kleine strubbeling in de relatie,
een punt van jaloezie of een ander patroon tussen geliefden dat de liefde
ambivalenter maakt dan het ideaal dat Frankfurt voor ogen heeft. In zulke
gevallen hoeft er geen direct, positief verband te bestaan tussen de belan-
gen en het welzijn van onze geliefden en die van ons. Sterker nog, een
negatieve relatie tussen hun belangen en welzijn en de onze behoort tot
de mogelijkheden. De houding van Salamano ten opzichte van zijn hond
voldoet niet aan het ideaalbeeld van liefde dat Frankfurt hanteert en ook
de manier waarop Salamano’s identiteit gevormd wordt, kan niet begrepen
worden binnen het identificatie-model.

Af en toe noteert Frankfurt dat er natuurlijk ambivalenties in liefde
mogelijk zijn: dat mensen spijt kunnen hebben ergens van te houden１９ of
ronduit een hekel kunnen hebben aan waar ze van houden.２０ Zulke op-
merkingen over de ambiguïteit die alledaagse liefde kenmerkt, worden
echter steevast gevolgd door ‘en toch’ zinnen waarin Frankfurt stelt dat
het de kern van zijn betoog niet raakt. Liefde blijft een volitionele nood-
zaak en vormend voor onze identiteit doordat wij ons identificeren met
waar wij van houden. Dat wij een hekel kunnen hebben aan waar wij van
houden wijst er volgens Frankfurt nog maar eens te meer op dat die iden-
tificatie allereerst volitioneel is en los kan staan van onze gevoelens. Kort-
om, al neemt Frankfurt notie van de ambivalentie van alledaagse liefde, hij
past zijn visie op liefde en zelfconstitutie er niet op aan.

Dit leidt tot problemen, juist met betrekking tot de vraag naar hoe liefde
en zelfconstitutie samenhangen. Salamano’s ambivalente liefde voor zijn
hond motiveert zijn handelen en het lot van de hond laat hem nooit koud.
Oftewel: zijn ambivalente liefde voor de hond vormt zijn praktische iden-
titeit. Die identiteit wordt echter sterk gekleurd door de ambivalenties en
dat valt in het licht van het identificatie-model niet te begrijpen. Wanneer
we mogelijke identificatie-lezingen van de situatie tussen Salamano en zijn
hond onder de loep nemen, blijkt geen van deze te voldoen.

Allereerst zou Frankfurt kunnen zeggen dat Salamano niet echt van zijn
hond houdt. Een liefde zo ambivalent als de haat-liefde die Salamano
beleeft ten opzichte van zijn hond is geen echte liefde en dus wordt de
identiteit van Salamano niet geconstitueerd door zijn hond en diens be-
langen. Het probleem met deze lezing is dat wanneer alleen ideale liefde

58 VOL. 107, NO. 1, 2015

ALGEMEEN NEDERLANDS TIJDSCHRIFT VOOR WIJSBEGEERTE



als echte liefde telt, er weinig liefde is in de wereld. Maar stel dat Frankfurt
een bepaalde mate van ambivalentie zou kunnen tolereren en nog als
liefde willen kwalificeren, waarbij Salamano’s relatie tot zijn hond mis-
schien niet voldoet, maar veel van onze alledaagse liefdes wel. Dan nog
biedt het identificatie-model geen antwoord op de vraag hoe alledaagse,
lichtelijk ambivalente liefde onze identiteit beïnvloedt, terwijl Frankfurt
zich zo expliciet tot doel stelt hier een visie op te ontwikkelen.

Een andere mogelijke lezing is dat Salamano wel van zijn hond houdt,
maar ook van iemand anders. Op de momenten dat hij tegen de belangen
van de hond in handelt, heeft deze andere liefde prioriteit boven de liefde
voor de hond. Dit is een optie die Frankfurt terloops noemt: meerdere
geliefden met conflicterende belangen openen de mogelijkheid van ambi-
valent gedrag richting een bepaalde geliefde.２１ Deze lezing lijkt echter niet
van toepassing op ons voorbeeld, want de hond is het allerbelangrijkste
wezen in Salamano’s leven. De hond lijkt zelfs het enige wezen in Salama-
no’s leven van wie hij houdt.

Een derde mogelijke lezing is dat Salamano wel van zijn hond houdt,
maar dat zijn liefde af en toe wordt overtroffen door de haat die hij ook
jegens zijn hond ervaart. Het blijft echter de liefde die constitutief is voor
Salamano’s identiteit, niet de haat: Salamano identificeert zich wel degelijk
met de hond en diens belangen. Op het eerste gezicht is deze lezing sim-
pelweg onjuist: het is de ambivalentie die Salamano’s praktische identiteit
vormt, dus de mengeling van haat en liefde in plaats van alleen de liefde.
Wanneer we deze lezing zo sterk mogelijk willen maken, zouden we echter
kunnen overwegen dat er momenten te onderscheiden vallen waarop
ofwel de haat ofwel de liefde de overhand heeft. Op de momenten van
liefde zou Salamano zich dan wel degelijk identificeren met zijn hond.
Een probleem met deze lezing is uiteraard dat de momenten waarop Sala-
mano kwaad is op de hond en hem slaat, onbesproken blijven en onbe-
grepen. Een Frankfurtiaan committeert zich met deze lezing aan het idee
dat die momenten geen uitdrukking zijn van Salamano’s praktische iden-
titeit. Het lijkt echter onwaarschijnlijk dat de haat en de liefde überhaupt
zo van elkaar gescheiden kunnen worden in de constitutie van Salamano’s
praktische identiteit. De haat-liefde lijkt zijn handelen als een onscheid-
baar kluwen te motiveren. Op een en hetzelfde moment behartigt Salama-
no het belang van de hond door hem uit te laten en werkt het belang van
de hond tegen door hem uit te schelden en te slaan. Wanneer de hond
verdwenen is, leidt de ambivalentie van Salamano ten opzichte van zijn
hond ertoe dat Salamano niet kan beslissen wat te doen. Hij mist de hond

59VAN STEE

LIEFDE EN PERSOONLIJKE IDENTITEIT



overduidelijk verschrikkelijk, maar gunt het de hond niet dat er naar hem
gezocht zou worden.

Een laatste mogelijke identificatie-lezing is dat Salamano van zijn hond
houdt, maar overvallen wordt door wilszwakte op die momenten dat hij de
belangen van de hond schaadt door hem uit te schelden of te schoppen. Hij
handelt dus niet uit haat-liefde, maar uit liefde of uit wilszwakte. Salama-
no’s identiteit wordt alleen gevormd door de volitionele identificatie met
de hond en de belangen van de hond, maar hij is niet vaak in staat te
handelen naar wat hij daadwerkelijk wil. Deze lezing is echter ook inade-
quaat, want ze negeert de agressie die Salamano ervaart en tentoonspreidt
richting de hond op de momenten dat hij de hond slaat en uitscheldt.
Bovendien getuigt niets in Salamano’s gedrag van spijt achteraf, van dat
hij liever anders had willen handelen.

Wanneer we over de samenhang tussen liefde en persoonlijke identiteit
denken in termen van identificatie, valt het feit dat we ambivalent kunnen
staan tegenover onze geliefden en hun belangen niet te plaatsen. Dit ter-
wijl alledaagse liefdesrelaties – of het nu relaties tussen romantische part-
ners, tussen ouders en kinderen, tussen vrienden, of tussen broers en zus-
sen betreft – momenten van ambivalentie en ambivalente patronen ken-
nen. Niet alle ambivalentie gaat zo ver als die tussen Salamano en zijn
hond, maar allerlei fenomenen rondom liefde en identiteit worden geken-
merkt door alledaagse vormen van ambivalentie: door ambivalente gevoe-
lens en ambivalent gedrag. Bovendien stelt de veelvoorkomende ambiva-
lentie ons voor de vraag hoe wij ons moeten verhouden tot degenen van
wie we houden. Salamano lijkt niet erg geneigd tot reflectie op zichzelf en
zijn leven, maar velen van ons zouden in zijn situatie ons getergd gaan
afvragen hoe we toch in hemelsnaam moeten omgaan met die hond waar
we niet zonder kunnen, maar ook zoveel problemen mee hebben. Het zou
ook kunnen dat anderen ons confronteren met die vraag. Zo blijkt dat de
ervaringen en problemen die we tegenkomen in het dagelijks leven en
waarmee Frankfurt zijn visie op de structuur van het zelf wilde onderbou-
wen, nu wijzen op tekortkomingen in zijn visie. Dat de identificatie-visie
de alledaagse fenomenen die samenhangen met de ambivalenties in lief-
desrelaties niet kan plaatsen, toont aan dat die visie op de structurele
samenhang tussen liefde en identiteit niet volstaat. Het is tijd om te kijken
naar een alternatief.

60 VOL. 107, NO. 1, 2015

ALGEMEEN NEDERLANDS TIJDSCHRIFT VOOR WIJSBEGEERTE



３ Liefde en persoonlijk identiteit: relatie

Wanneer we een alternatief voorstel willen ontwikkelen inzake hoe het
kan dat waar wij van houden uitmaakt voor wie wij zijn, moet dit voorstel
een plek creëren waar de ambivalenties in onze liefde hun invloed kunnen
uitoefenen op onze (praktische) identiteit. Het moet de fenomenen die
hiermee verband houden – onze ambivalente handelingen en ervaringen
– kunnen plaatsen. De alternatieve visie die ik hier wil uitproberen is als
volgt: wij worden niet geconstitueerd door onze identificaties met onze
geliefden en hun belangen, maar door onze relaties tot degenen aan wie
we gehecht zijn. Ik zet eerst de grote lijnen van dit relatie-model uiteen.
Hierbij zal blijken dat het op een aantal punten overeenkomt met het
identificatie-model en de plausibele elementen van die visie bewaart. Ui-
teraard komen belangrijke verschillen met het identificatie-model ook aan
de orde en in het tweede deel van deze paragraaf zet ik de voordelen van
de relatie-visie boven de identificatie-visie uiteen.

Wat houdt het relatie-model precies in? Wanneer we gehecht zijn aan
een ander betekent dat dat er een identiteitsvormende relatie tot de ander
aanwezig is.２２ Gehecht zijn aan iemand heeft twee kanten: ten eerste wor-
den onze ervaringen gekleurd door het wel en wee van de ander; de ander
laat ons niet koud. Ten tweede heeft onze gehechtheid aan een ander ook
een praktische dimensie: het motiveert ons tot handelen. In tegenstelling
tot Frankfurts invulling van deze ideeën is volgens het relatie-model het
verband tussen onze ervaringen en belangen en die van de ander er niet
per se een van positieve identificatie. Zoals we zagen bij Salamano en zijn
hond zorgt een problematische relatie tot degene waaraan we gehecht zijn
ervoor dat de ervaring van diens wel en wee gemodificeerd wordt in lijn
met de problematiek. Salamano is zeer gehecht aan zijn hond, maar ge-
regeld haat hij het beest en ervaart voldoening bij het lijden van zijn hond.
Ook is hij gemotiveerd te handelen tegen het belang van de hond in. Het is
de problematische relatie waarin hij staat tot zijn hond die Salamano’s
identiteit vormt en zeker geen identificatie met de hond.

Het voorbeeld uit Camus toont daarmee ook dat het volitionele deel
van identiteitsvormende relaties moeilijk te scheiden is van de affectieve
dimensie. Dat anderen ons niet koud laten, dat hun lot ons raakt, is immers
lastig anders te verstaan dan in termen van het effect op onze gevoelens.
Ook dat wij gemotiveerd zijn te handelen ten behoeve van hen dan wel ten
koste van hen (het volitionele deel), valt niet los te zien van de affectieve
relatie waarin we staan tot hen. Wanneer we zuiver positieve gevoelens
koesteren voor iemand aan wie we gehecht zijn, is het aannemelijk dat

61VAN STEE

LIEFDE EN PERSOONLIJKE IDENTITEIT



onze praktische identiteit een omarming van hun belangen bevat en onze
ervaring rechtstreeks ten positieve beïnvloed wordt door hun lotgevallen:
wij lijden wanneer zij lijden, wij fleuren op wanneer het hen goed gaat.
Zoals we echter bij Salamano en zijn hond zagen, zorgen troebele gevoe-
lens voor dierbaren er al snel toe dat zowel ons handelen om hun lot te
beïnvloeden alsook onze ervaring van hun lotgevallen op vergelijkbare
wijze getroebleerd zijn.

In grote lijnen valt er hiërarchie aan te brengen tussen degenen aan wie
wij gehecht zijn. Dit valt samen met de mate waarin de relaties die wij
hebben tot hen onze identiteit vormen. We zijn nu eenmaal meer gehecht
aan de een dan aan de ander. Al laten ze ons geen van beiden koud, toch
raken de lotgevallen van de een ons sterker dan die van de ander. Wanneer
ze ons om hulp vragen, maar wij zijn erg druk, zullen we voor de een
gemotiveerder zijn om tijd te maken dan voor de ander. Onze relatie tot
de ander heeft dan niet zo bijster veel invloed op onze identiteit, waar onze
relatie tot de een dat zeker wel heeft.

Natuurlijk kan dit mettertijd veranderen. Iemand die ooit heel belang-
rijk voor ons was, is nu uit ons leven verdwenen. We zijn getrouwd met
iemand die we in onze jeugd nog niet kenden. We staan nu in heel andere
relatie tot iemand aan wie we al lang erg gehecht zijn dan dat we twintig
jaar geleden deden. Betekent dit dan dat onze identiteit daarmee ook
veranderd is? Ja, dat betekent het inderdaad. Dit aspect van onze identiteit
– van ons zelf, zo je wilt – dat ik elders weleens het existentiële aspect heb
genoemd, dit aspect dat gaat over wat voor ons het allerbelangrijkst is, wat
ons ten diepste raakt en motiveert, dit deel van ons verandert wel degelijk
gedurende ons leven.２３

Over het algemeen echter gebeurt dit heel geleidelijk. Zoals ook de
identificatie-positie al benadrukte, is het niet aan ons om te bepalen van
wie wij houden of aan wie wij gehecht zijn. We kunnen allerlei omstandig-
heden opzoeken of creëren die het waarschijnlijk maken dat wij ons ont-
hechten van iemand of juist iemand vinden aan wie wij ons kunnen hech-
ten. Het is echter niet in onze macht te beslissen dat we vanaf nu van deze
persoon of dit wezen houden. We kunnen er natuurlijk voor kiezen om een
hond te nemen, maar dat betekent nog niet dat we ook meteen aan die
hond gehecht zullen zijn. Dit groeit door de tijd heen. Er zijn andere ge-
vallen waarin we niet kunnen beslissen niet van iemand te houden of op te
houden met van iemand te houden. De verkering mag dan uit zijn of het
huwelijk ontbonden, maar dat wil helaas nog niet zeggen dat de gehecht-
heid voorbij is. Er blijken zelfs mensen te zijn van wie we in deze zin niet
afkomen, zelfs niet wanneer we hen uit ons leven bannen, of zij ons; en

62 VOL. 107, NO. 1, 2015

ALGEMEEN NEDERLANDS TIJDSCHRIFT VOOR WIJSBEGEERTE



zelfs niet wanneer ze sterven. Wij blijven aan hen gehecht en onze relatie
tot hen blijft bepalend voor wie wij zijn. Onze ouders, onze kinderen, onze
broers en zussen, onze langdurige levenspartners zijn de geijkte kandida-
ten. Kortom, al ondernemen we nog zo veel om te beïnvloeden van wie wij
houden, we kunnen ten langen leste niet door middel van een wilsact
beslissen tot wie wij in identiteitsvormende relatie staan. Al kan onze
identiteit veranderen, zij doet dit nooit van de ene op de andere dag.

De relatie-benadering komt dus overeen met de identificatie-benade-
ring in de veronderstelling dat liefde niet zozeer een vrijwillige keuze is
maar iets wat ons overkomt of toevalt. Wij ontdekken waar wij van houden
meer dan dat we ertoe beslissen. Ook komen de twee benaderingen over-
een waar het de strikte focus van liefde betreft: wij houden van een bepaald
individu, niet van iemand als representant van een bredere groep. Boven-
dien is de identiteit die gevormd wordt door onze relaties tot onze gelief-
den een praktische identiteit, net als in de identificatie-benadering: hoe we
in relatie staan tot degenen van wie wij houden, vormt ons willen en ons
handelen.

Anders dan de identificatie-benadering, ziet de relatie-benadering dit
willen en handelen niet los van affectiviteit. Waar Frankfurt af en toe zegt
dat het ons niet koud laat, maar deze component niet als affectief wil
bestempelen en stelt dat het essentiële volitionele deel los kan staan van
affectiviteit, daar ziet de relatie-benadering de twee als onlosmakelijk ver-
bonden.２４ Wanneer we aan mensen gehecht zijn, betekent dat dat onze
relatie tot hen vormend is voor onze identiteit. Het is echter precies de
affectief-volitionele kwaliteit van de relatie die bepalend is voor hoe ons
handelen gemotiveerd wordt door onze gehechtheid aan mensen: wanneer
we in een haat-liefde verhouding tot hen staan, zal ons handelen omwille
van hen een andere aard hebben dan wanneer we puur en alleen van hen
houden. Het is ook de affectief-volitionele kwaliteit van de relatie die be-
palend is voor hoe wij geraakt worden door het wel en wee van onze
geliefden. Daarmee is het eerste voordeel van de relatie-visie op het ver-
band tussen liefde en identiteit dat het recht doet aan de ambivalenties die
alledaagse liefdesrelaties kenmerken en die zowel affectief als volitioneel
zijn. De relatie-visie op de structurele samenhang tussen liefde en identi-
teit kan de fenomenen die gekleurd worden door ambivalentie plaatsen.
Het sluit zo beter aan bij onze ervaringen van liefde en van de manier
waarop onze identiteit gevormd wordt door waar wij van houden.

Het tweede grote voordeel van de relatie-visie volgt uit het eerste: een
belangrijk probleem dat we in het dagelijks leven tegenkomen is dat het
soms niet meevalt om om te gaan met onze dierbaren. Dit probleem wordt

63VAN STEE

LIEFDE EN PERSOONLIJKE IDENTITEIT



in discussies rond de identificatie-visie niet gethematiseerd, terwijl het
toch prominent aanwezig in het leven van mensen, minstens zo prominent
als de vraag naar wie wij moeten liefhebben.２５ Zoals al eerder gezegd: het is
heel moeilijk of zelfs onmogelijk om ons te onthechten van onze ouders,
kinderen, levenspartner, broers, zussen, langdurige vrienden. Dat wil ech-
ter nog niet zeggen dat het ons makkelijk valt ons tot hen te verhouden.
We botsen geregeld tegen strubbelingen op dit vlak aan die maken dat wij
op onze verhoudingen tot onze dierbaren reflecteren. We spreken hierover
met mensen die ons na staan (niet altijd dezelfden als degenen met wie wij
de strubbelingen ervaren) en mocht het erg lastig worden of te diep gaan,
dan is het ophelderen van relaties ook een belangrijke reden voor mensen
om een therapeut te bezoeken. Mede vanuit de erkenning dat onze relaties
tot onze dierbaren uitmaken voor hoe wij in het leven staan, voor wie wij
zijn, zijn die relaties een belangrijk onderwerp van therapeutische gesprek-
ken. Ze kunnen een helderder inzicht geven in onze troebele relaties tot
onze dierbaren en daarmee in onze vertroebelde identiteit. Ook kan de
therapeutische situatie gebruikt worden om te proberen een ander patroon
van relateren te creëren.

In hoeverre we in staat zijn de affectief-volitionele relaties waarin we
staan tot de mensen aan wie we gehecht zijn te veranderen is een open
vraag. Ook in onze manieren van gehecht zijn kunnen patronen ontstaan
waar we maar lastig aan ontkomen.２６ Toch hebben de meesten van ons
ervaringen opgedaan waarbij door een gesprek met dierbaren of door het
doorbrengen van tijd samen, er verandering optrad in onze gevoelens rich-
ting hen en in de manier waarop we gemotiveerd waren te handelen ten
bate van hen. Zulke gesprekken of gedeelde activiteiten kunnen bepaalde
ambivalenties in onze relatie tot hen tot thema hebben, maar dat hoeft
niet. Onze gevoelens ten opzichte van hen en het oordeel over hen dat in
die gevoelens besloten ligt, kunnen net zo goed veranderen zonder expli-
ciet gemaakt te worden. De gesprekken en handelingen zelf zijn geen on-
derdeel van de affectief-volitionele relaties die onze identiteit vormen,
maar beïnvloeden deze wel. Belangrijk is dat zowel wijzelf als onze dier-
baren dingen kunnen zeggen en doen die de identiteitsvormende relaties
beïnvloeden. Dit is het derde grote voordeel van de relatie-visie boven de
identificatie-visie: het erkent de actieve rol die geliefde anderen spelen in
de totstandkoming van onze identiteit. Juist doordat onze dierbaren ons
niet koud laten, maakt het uit voor ons wat zij van ons vinden, hoe zij
handelen ten opzichte van ons en, niet in de laatste plaats, in hoeverre zij
gehecht zijn aan ons. Het feit dat ook onze dierbaren autonome wezens
zijn wier acties effect hebben op ons voelen en willen richting hen, beperkt

64 VOL. 107, NO. 1, 2015

ALGEMEEN NEDERLANDS TIJDSCHRIFT VOOR WIJSBEGEERTE



zo ook onze eigen capaciteit tot het bepalen van de relaties die ons vor-
men.

Dit brengt ons bij het laatste voordeel van de relatie-benadering boven
de identificatie-benadering: het heropent de normatieve vraag naar de
juiste manier van ons verhouden tot onze dierbaren en doet dit op een
manier die recht kan doen aan de intersubjectiviteit van liefde. In Frank-
furts identificatie-visie ligt een impliciete visie besloten op de vraag hoe wij
ons het beste kunnen verhouden tot de mensen aan wie wij gehecht zijn.
Liefhebben is in zichzelf waardevol en verrijkt het leven van degene die
liefheeft, aldus Frankfurt.２７ Wanneer we aan sommige mensen onvermij-
delijk gehecht zijn, kunnen we maar het beste proberen hen zo veel moge-
lijk lief te hebben. Binnen zijn identificatie-visie betekent dit: ons zo veel
als mogelijk te identificeren met onze dierbaren en hun belangen. De af-
stand tussen hen en ons en tussen hun en onze eigen belangen, wordt dan
zo veel als mogelijk opgeheven. Met de relatie-benadering in het achter-
hoofd kan het problematische aan deze visie uitgediept worden. Aange-
zien de relaties waarin wij staan tot onze dierbaren, de relaties die onze
identiteit vormen, onder invloed staan van onze dierbaren, en aangezien
die dierbaren net zo aan ambivalentie ten prooi zijn als wijzelf, is het niet
nastrevenswaardig om te pogen zo onzelfzuchtig mogelijk hun belangen te
omarmen. Ook wij zijn in staat voor onze dierbaren het afval buiten te
zetten, een maaltje te koken en hun eenzaamheid weg te nemen en wan-
neer ons instrumentele nut voor hen de overhand neemt over hun zorg
voor onze belangen, kan het snel scheeflopen wanneer wij wel trouw door-
gaan met het onzelfzuchtig behartigen van hun belangen.

Behalve het risico op scheefgroei en uitbuiting, is er echter ook een
fundamenteler probleem met het feit dat de identificatie-benadering de
houding van onze dierbaren ten opzichte van ons buiten beschouwing
laat in haar normatieve visie. Het ontkent uiteindelijk hun belang voor
ons. De identificatie-benadering stelt eigenlijk dat het er niet toe doet hoe
onze dierbaren zich gedragen voor hoe wij ons hebben te gedragen richting
hen. Het doet er niet toe wat zij van ons vinden, wat zij voelen, wat zij
doen, wij behoren toch vol toewijding te zijn aan hen. In het geval van
ouderlijke liefde voor zeer jonge, zeer hulpeloze kinderen, Frankfurts fa-
voriete voorbeeld, is dit misschien nog te begrijpen. Wanneer echter onze
geliefden tot op bepaalde hoogte autonome wezens zijn, is het raar om
hun houding en gedrag ten opzichte van ons irrelevant te laten zijn voor
onze houding ten opzichte van hen. Dat heeft in zichzelf iets kils, iets
liefdeloos. We behandelen hen dan feitelijk als baby’s.２８ We onderwaarde-
ren onze dierbaren en we leveren ons aan hen uit.

65VAN STEE

LIEFDE EN PERSOONLIJKE IDENTITEIT



De relatie-benadering heropent de vraag hoe wij idealiter zouden moeten
liefhebben en geeft een realistischer perspectief op de dimensies die daar-
bij aan de orde zijn. Allereerst erkent de relatie-visie de afstand die aan-
wezig blijft tussen ons en iedere dierbare ander met wie we ons verbonden
weten: de uitdaging ligt er precies in de relatie die mensen aangaan als
verschillende personen met verschillende belangen zo optimaal mogelijk
vorm te geven. Ten tweede erkent de relatie-visie dat hierbij een mengeling
aan affecten en volities speelt en dat een normatieve visie hier dus reke-
ning mee moet houden. Als laatste benadrukt de relatie-visie dat, juist
omdat geliefden ons niet koud laten, de manier waarop zij zich tot ons
verhouden doorgaans een belangrijke factor is in hoe wij hen ervaren en
ons tot hen verhouden. Een normatieve visie op liefde en de identiteits-
vormende werking van liefde zal ook een perspectief op deze intersubjec-
tieve dimensie aan liefde moeten bieden.

In Plato’s Symposium overweegt Socrates ook de vraag hoe we moeten
liefhebben en komt hij uiteindelijk met een soort stappenplan op de prop-
pen als weg ter ‘inwijding in de mysteriën van Eros’. Het is een weg die niet
zozeer leidt naar zuiver liefdevolle relaties tot welbepaalde individuen,
maar naar een zuiver inzicht in de aard van de liefde. Als zodanig is het
dus niet direct relevant in deze context (en bovendien riekt het idee van
een stappenplan al snel naar zelfhulp). Het verder uitdiepen van de dimen-
sies die in liefhebben (het werkwoord) aan de orde zijn en reflectie op wat
daarin nastrevenswaardig zou kunnen zijn, lijken daarentegen beide filo-
sofisch interessant en relevant. We kunnen hiervoor inspiratie zoeken bij
andere denkers die zich geconfronteerd zagen met hoe lastig het kan zijn
lief te hebben. Psychoanalytici en andere psychotherapeutische denkers
bijvoorbeeld, worden dagelijks geconfronteerd met de gecompliceerdheid
van liefdesrelaties en de effecten daarvan op de identiteit van mensen.
Christelijke denkers hebben zich van oudsher beziggehouden met vragen
omtrent liefhebben, niet in het minst omdat zij zich verhouden tot een
oproep tot een wel erg lastige vorm van liefde: de naastenliefde, inclusief
het liefhebben van vijanden. Aangezien ambivalente liefde zo veelvoorko-
mend is in het leven en tegelijkertijd van zo’n belang in de vorming van de
identiteit van mensen, is het ook een veelvoorkomend en geliefd thema in
bijvoorbeeld romans en films. Inspiratie voor reflectie op de vraag naar hoe
we moeten liefhebben en wat daarbij komt kijken kan ook daar gezocht
worden.２９

66 VOL. 107, NO. 1, 2015

ALGEMEEN NEDERLANDS TIJDSCHRIFT VOOR WIJSBEGEERTE



４ Samenvatting

De vraag naar het verband tussen waar wij van houden en wie wij zijn is
een belangrijke vraag. Ervaringen waar we ten diepste persoonlijk door
geraakt zijn, zowel in positieve als negatieve zin, zijn verbonden met men-
sen van wie we houden. De handelingen waar we van nature toe gemoti-
veerd zijn, hangen samen met waar we van houden. Hierboven zagen we
dat het duiden van het structurele verband tussen liefde en identiteit als
‘identificatie met de geliefde en zijn belangen’ problematisch is. ‘Identifi-
catie’ biedt geen plaats aan fenomenen als de ambivalenties in onze rela-
ties tot onze geliefden en de effecten die die ambivalenties hebben op onze
ervaringen en ons doen en laten. Wanneer we de identiteitsvormende
werking van liefde echter begrijpen door te stellen dat de relaties waarin
wij staan tot onze geliefden constitutief zijn voor wie wij zijn, kunnen we
wel recht doen aan alledaagse fenomenen van liefde. Daarnaast geeft de
relatie-benadering prominentie aan de vraag hoe we lief moeten hebben,
dat wil zeggen, hoe we om moeten gaan met de mensen aan wie we ge-
hecht zijn. Dit is een minstens zo belangrijk probleem uit het dagelijks
leven als de vraag naar wie we lief moeten hebben. Bovendien opent de
relatie-benadering een realistischer perspectief op dit probleem: een per-
spectief dat de blijvende afstand tussen dierbaren in ogenschouw neemt,
evenals de intersubjectiviteit van liefde. Al met al lijkt een verdere uitwer-
king van het idee dat onze identiteit gevormd wordt door de relaties waar-
in wij staan tot onze geliefden een veelbelovende weg.３０

Bibliografie

Camus, A. (2014/1942) De vreemdeling. P. Verstegen (vert.), Amsterdam: De Bezige Bij.
Ebels-Duggan, K. (2008) Against Beneficence: A Normative Account of Love, Ethics 119, pp. 142-170.
Frankfurt, H.G. (1998) The Importance of What We Care About: Philosophical Essays. Cambridge/

New York, NY: Cambridge University Press.
Frankfurt, H.G. (1999) Necessity, Volition, and Love. Cambridge: Cambridge University Press.
Frankfurt, H.G. (1999) On the Necessity of Ideals, in: Necessity, Volition, and Love. Cambridge:

Cambridge University Press, pp. 108-116.
Frankfurt, H.G. (1999) Autonomy, Necessity, and Love, in: Necessity, Volition, and Love. Cam-

bridge: Cambridge University Press, pp. 129-141.
Frankfurt, H.G. (2002) Reply to Susan Wolf, in: S. Buss en L. Overton (red.) The Contours of

Agency. Cambridge, MA: MIT Press, pp. 245-252.
Frankfurt, H.G. (2004) The Reasons of Love. Princeton, NJ: Princeton University Press.
Frankfurt, H.G. (2006) Taking Ourselves Seriously & Getting it Right. Stanford, CA: Stanford Uni-

versity Press.

67VAN STEE

LIEFDE EN PERSOONLIJKE IDENTITEIT



Kroeker, E. (2011) Liefde volgens Frankfurt, in: K. Schaubroeck en T. Nys (red.) Vrijheid, Noodzaak,
en Liefde. Kapellen: Pelckmans, pp. 139-161. [Vert.: K. Schaubroeck].

Plato (1980) Symposium. X. de Win (vert.), Antwerpen: Uitgeverij De Nederlandsche Boekhandel.
Schaubroeck, K. (2012) Waarom houd ik nu juist van hem? Filosofie en Praktijk 33(4), pp. 6-21.
Stee, A. van (2015) Selves, existentially speaking, in: J. Davenport en A. Rudd (red.) Love, Reason

and Will: Kierkegaard After Frankfurt. London: Bloomsbury.
Velleman, J.D. (2002) Identification and Identity, in: S. Buss en L. Overton (red.) The Contours of

Agency. Cambridge, MA: MIT Press, pp. 91-128.
Wolf, S. (2002) The true, the good, and the loveable: Frankfurt’s avoidance of objectivity, in: S.

Buss en L. Overton (red.) The Contours of Agency. Cambridge, MA: MIT Press, pp. 227-244.
Wolf, S. (2010) Meaning in Life and Why it Matters. Princeton, NJ: Princeton University Press.
Wolf, S. (2014) Loving attention: lessons in love from ‘The Philadelphia Story’, in: S. Wolf en C.

Grau (red.) Understanding Love: Philosophy, Film, and Fiction. Oxford: Oxford University
Press, pp. 369-386.

Over de auteur

Annemarie van Stee promoveert binnen het NWO-programma ‘Wat kun-
nen de geesteswetenschappen bijdragen aan ons praktisch zelfbegrip?’ op
een project waarin ze de verhouding tussen wijsgerige antropologie en
cognitieve neurowetenschap onderzoekt. Van januari t/m juni 2014 was
ze gastonderzoeker bij het Center for Subjectivity Research te Kopenhagen.

Noten

1 . Plato (1980: 177a-b)
2. Bijv. Frankfurt (2004: 10-11); Wolf (2010: 1-4); Schaubroeck (2012: 6)
3. Plato (1980: 177c)
4. In lijn met de doelstelling van dit ANTW-nummer gebruik ik de termen ‘liefde’ en

‘houden van’ alleen als van toepassing op concrete natuurlijke anderen, maar dit wel
in inclusieve zin, dus als beschrijving van een brede categorie die niet alleen roman-
tische liefde, maar ook liefde van ouders voor kinderen, van kinderen voor ouders,
liefde voor broers, zussen en overige familieleden, liefde voor vrienden en liefde voor
huisdieren omvat.

5. Frankfurt (1998, vii-viii). Hij gebruikt dus de hierboven beschreven methode. ‘Het zelf’,
‘onze identiteit’ en ‘wie wij zijn’ gebruikt Frankfurt als inwisselbare termen en ik doe
dat in dit artikel ook.

6. Frankfurt (1998: 11-25)
7. Frankfurt (2004: 42; 2006: 40)
8. Bijv. Frankfurt (2004: 42; 1999: 129; 1999: 161)
9. Frankfurt (1999: 135)
10. Frankfurt (2004: 48-49)
1 1 . Frankfurt (2004: 46)
12. Frankfurt (1999: x; 1999: 108-116; 2004: 64)

68 VOL. 107, NO. 1, 2015

ALGEMEEN NEDERLANDS TIJDSCHRIFT VOOR WIJSBEGEERTE



13. Frankfurt (2004: 61-62, zijn cursiveringen)
14. Zie ook Kroeker (2011). Een mogelijke bijkomende factor is dat het in het Engels hele-

maal niet vreemd is om te zeggen dat we ons identificeren met andere mensen en hun
lotgevallen, minder vreemd zelfs dan om te zeggen dat we ons identificeren met onze
verlangens (Velleman 2002). De extensie van het begrip ‘identificatie’ lag dus voor de
hand, meer voor de hand zelfs dan het oorspronkelijke gebruik. In het Nederlands
zouden wij ons misschien eerder identificeren met een groter geheel, als onze favoriete
sportclub.

15. Frankfurt (2004: 43)
16. Frankfurt (2004: 42)
17. Frankfurt (2004: 43)
18. Plato (1980: 198d-e)
19. Frankfurt (1999: 137)
20. Frankfurt (2004: 42)
21 . Frankfurt (2004: 46, 62)
22. Ik gebruik hier geregeld de term ‘gehechtheid’ omdat het een neutralere term is dan

‘liefde’ en het punt nu juist is dat onze gehechtheden niet overwegend positief hoeven
te zijn (wat ‘liefde’ en ‘houden van’ al snel suggereren). De relatie-benadering lijkt zeer
compatibel met attachment theory. Attachment theory benadrukt namelijk de ambiva-
lente manieren waarop mensen zich verhouden tot degenen aan wie zij gehecht zijn en
categoriseert deze tot overkoepelende hechtingsstijlen. Het onderstreept dus de alom-
tegenwoordigheid van het fenomeen ‘ambivalente liefde’, evenals de doorwerking van
ambivalente liefde op de praktische identiteit: op fenomenen als getroebleerde gevoe-
lens en ambivalente handelingen jegens de mensen aan wie we gehecht zijn.

23. Van Stee (2015). Daar omvat dit existentiële aspect aan onze identiteit ook de activitei-
ten waar wij van houden en die voor ons het allerbelangrijkst zijn. Net als in de liefdes-
opvattingen van Harry Frankfurt en Susan Wolf, maar dus breder dan de focus van dit
ANTW-nummer.

24. Een eerste mogelijke factor die meespeelt bij Frankfurts loskoppelen van volitie en
affect is dat het consistent is met hoe hij identificatie beschouwd in zijn vroege werk,
als puur volitioneel. Een andere mogelijke factor is de normatieve ambitie die een rol
speelt in al Frankfurts werk: naast het idee dat het zo is dat liefde mensen motiveert tot
handelen, wil hij lezers er ook van overtuigen dat dit gelegitimeerd is, d.w.z. dat liefde
mensen geldige redenen geeft tot handelen. Het is waarschijnlijk dat hij gevoelens
beschouwt als te onbetrouwbaar om er legitimatieclaims op te baseren en daarom
volitie loskoppelt van affectiviteit.

25. Die laatste vraag wordt wel expliciet bediscussieerd, bijv. in Wolf (2002) en Frankfurts
reactie op Wolf (2002).

26. Een van de pijlers van attachment theory is het idee dat wij de neiging hebben ons tot
allerlei mensen in ons leven aan wie wij gehecht zijn op vergelijkbare manieren te
verhouden, naar het patroon dat vanuit de vroegste jeugd is ontstaan tussen onze
ouders en onszelf.

27. Frankfurt (2002: 246)
28. Zie ook Ebels-Duggan (2008).
29. Zie voor een mooi voorbeeld van deze benadering Wolf (2014)
30. Dit artikel is tot stand gekomen binnen het onderzoeksprogramma ‘What can the

humanities contribute to our practical self-understanding?’, gefinancierd door de
NWO. Ik dank een anonieme referent voor nuttig commentaar op een eerdere versie.

69VAN STEE

LIEFDE EN PERSOONLIJKE IDENTITEIT




