‘O'b]'ectléf onzeker en subjectief-waar.

Kopenhagen ca. 1890

Geloven volgens
Kierkegaard

/1177777777777 7777777777777777777777777777777777777777

Annemarie van Stee

6 / Wijsgerig Perspectief



‘Kierkegaard was veruit de meest diepzinnige denker van de negentiende eeuw. Kierkegaard was een
heilige,’ zo zou Ludwig Wittgenstein tegen zijn vriend Maurice Drury hebben gezegd. Kierkegaard
ontwikkelde de gevaarlijkste filosofie aller tijden, aldus Paul Cliteur in Filosofie Magazine in 2004.

Over de Deense denker Sgren Kierkegaard lopen de meningen sterk uiteen, maar nagenoeg altijd zijn die
meningen gebaseerd op zijn denken over geloven. Voor Kierkegaard was dit het belangrijkste thema van
zijn oeuvre.

Kierkegaard richtte zich daarbij op het christelijk geloof. Hij verhield zich tot het negen-
tiende-eeuwse Denemarken en daarmee tot een samenleving waarin iedereen zich van-
zelfsprekend als christelijk beschouwde. Ook verhield hij zich tot een academie waarbin-
nen het christelijk geloof als een set objectieve stellingen gedacht werd, om zo ingepast te
kunnen worden in hegeliaanse systemen die in zwang waren. Onze huidige samenleving
is een heel andere dan die van Kierkegaard. Maar binnen de academie is de objectiviteit als
maatstaf voor waarheid alomtegenwoordig en de status van de natuurwetenschappen als
beste toegang tot objectieve waarheid navenant hoog. Wijsgerige reflectie op geloof en de
rationaliteit ervan neemt vaak de vorm aan van het argumenteren voor en tegen de objec-
tieve (meestal logische) geldigheid van geloofsstellingen. ‘God bestaat’ is zo’n stelling en
alleen al door Nederlandse academici in het afgelopen jaar zijn er zowel logische argu-
menten voor die stelling (door Emanuel Rutten) als tegen de rationaliteit van het geloof in
die stelling (door Herman Philipse) ontwikkeld. Ook wordt er natuurwetenschappelijk,
specifiek neuroweten-
schappelijk onderzoek
verricht naar de hersen-

Subjectiviteit zoals Climacus dat bespreekt, draait om hoe je je tot
activiteit van gelovigen,

o jezelf en je eigen leven verhoudt.
terwijl zij bijvoorbeeld
nadenken over God, bid-
den of mediteren.
Kierkegaards visie op geloven staat hier haaks op. Volgens hem is het niet mogelijk cen-
trale geloofsstellingen te bewijzen en al is het wel mogelijk allerlei objectieve feiten over
bijvoorbeeld de hersenen van gelovigen te verzamelen, beide ondernemingen leiden
uiteindelijk alleen maar af van de vragen waar het om draait: Wat betekent het om te
geloven? Wat houdt dit in voor de manier waarop een gelovig individu in het leven staat?
Hij introduceert de term ‘subjectieve waarheid’ om hierover te spreken. In dit artikel
bespreek ik Kierkegaards denken over geloven aan de hand van die term. Ook behandel
ik de vraag of geloof als subjectieve waarheid nog wel rationeel kan zijn. Ik maak hierbij
gebruik van het Afsluitend onwetenschappelijk naschrift (1846) van Kierkegaards pseudo-
niem Johannes Climacus. Dit uit zijn voegen gebarsten boek (het is meer dan vijf keer zo
lang als Wijsgerige kruimels (1844), waarvan het het naschrift stelt te zijn) wordt door velen
gezien als het belangrijkste werk van Kierkegaard en vervult een spilfunctie in zijn oeu-
vre. Bovenal werkt Kierkegaard hierin de notie van subjectieve waarheid uit.

Objectief geloven en subjectief waar. Geloven volgens Kierkegaard / 7



Geloof als subjectieve waarheid

In het Naschrift vraagt Johannes Climacus zich af: Wat betekent het om een christen te
zijn? En hoe word je een waarachtige gelovige? Een mogelijk antwoord op deze vragen
draait om de uiterlijke tekenen die aangeven dat mensen bij het christendom horen. Vol-
gens Climacus denken veel Denen in zijn tijd dat gelovig zijn erin bestaat dat je ouders je
ooit hebben laten dopen en dat je nu nog met regelmaat, liefst iedere zondag, naar de kerk
gaat. De mensen die dit denken horen volgens Climacus bij ‘de christenheid’; een term
die hij zelf introduceert om het te onderscheiden van het christendom in haar werke-
lijke betekenis. Natuurlijk is het prima om op zondag naar de kerk te gaan. Het is echter
allesbehalve doorslaggevend. Denken dat het christendom draait om het voldoen aan
uiterlijke kenmerken zoals wekelijkse kerkgang is een dwaling. Denken dat je een goed
christen bent zodra je daaraan hebt voldaan, is gemakzuchtig. Het christendom is voor
Kierkegaard iets wat je innerlijk beleeft, ook op doordeweekse dagen.

0ok zou je kunnen nadenken over geloof als een verzameling van stellingen en de objec-
tieve waarheid van die stellingen kunnen gaan onderzoeken. In het hegelianisme (volgens
Kierkegaard) wordt het christendom op die manier opgevat en probeert men ditin te
passen in een alomvattend waarheidssysteem (Climacus, 1992: 37). In hedendaagse debat-
ten over het bestaan van God en de rationaliteit van religieus geloof wordt het christen-
dom ook vaak opgevat als een verzameling stellingen over de objectieve werkelijkheid

en probeert men de logische en/of empirische geldigheid van die stellingen te testen. Nu
is er niets mis met objectiviteit volgens Climacus, waar het tenminste vragen betreft die
op die manier te onderzoeken zijn (1992: 76). Objectiviteit heeft echter niets te maken
met geloven. Geloof volgt niet automatisch wanneer je de objectieve waarheid van een
aantal stellingen zou hebben aangetoond. En vice versa hoeft de gelovige niet meteen in
geloofscrisis te vervallen wanneer de onwaarheid van stellingen die men bijvoorbeeld uit
de Bijbel haalt is aangetoond (Climacus, 1992: 28-30). Want de objectieve (on)waarheid
van centrale stellingen (God bestaat; Jezus heeft als de zoon van de eeuwige God als tijde-
lijk mens op aarde geleefd) valt helemaal niet aan te tonen. Ze zijn altijd objectief gezien
onzeker. Geloof draait volgens Climacus niet om de objectieve waarheid van bepaalde
stellingen maar om de vraag of een (potenti€le) gelovige zich het geloof eigen maakt en
ernaar leeft, of niet.

Objectieve waarheid gaat over de vraag of de inhoud van een stelling overeenkomt met de
werkelijkheid. Het subject dat zich tot de stelling verhoudt en haar waarheid onderzoekt,
doet er niet toe. Sterker nog: het mag er niet toe doen, want andere subjecten zouden tot
precies dezelfde conclusies moeten komen. Climacus ontwikkelt in het Naschrift het idee
van subjectieve waarheid. Subjectief gezien gaat waarheid over hde een persoon (een sub-
ject) zich verhoudt (1992: 199). Bij geloven draait het om de subjectiviteit. Het gaat dus
niet om de objectieve geldigheid van ‘God bestaat’, maar om hoe iemand zich tot Gods
bestaan verhoudt: hoe dat haar levenshouding beinvloedt, de keuzes die ze maakt, hoe

ze haar leven ervaart, enzovoorts. Subjectiviteit betekent hier dus iets anders dan in het
dagelijks taalgebruik, waar ‘subjectief’ vaak gebruikt wordt om te zeggen dat iets slechts
een mening is of een persoonlijke voorkeur waarover niet te twisten valt. Subjectiviteit
zoals Climacus dat bespreekt, draait om hoe je je tot jezelf en je eigen leven verhoudt en is
daarmee van een veel fundamenteler orde.

Wanneer Climacus op zijn schrijverschap reflecteert, zegt hij: ‘Mijn hoofdgedachte was
dat men in onze tijd, vanwege de grote hoeveelheid kennis, is vergeten wat het is om te

8 / Wijsgerig Perspectief



existeren, en wat innerlijkheid te betekenen heeft; en dat het misverstand tussen speculatie
(een andere, destijds neutrale, term voor hegeliaanse filosofie) en christendom zich daar-
door zou laten verklaren.” Even verderop vervolgt hij: ‘Als mensen zijn vergeten wat het
is om religieus te existeren, dan zijn ze vast ook vergeten wat het is om menselijk te exis-
teren en dus moet dat naar voren gebracht worden’ (1992: 249). Een mens die existeert is
niet alleen maar in leven, maar verhoudt zich ook tot zichzelf en tot haar leven en maakt
keuzes vanuit die verhouding. Climacus stelt zich tot doel te verduidelijken wat het bete-
kent om christelijk te existeren en geloof in innerlijkheid te beleven door eerst maar eens
duidelijk te maken wat het betekent om menselijk te existeren en algemeen menselijke
thema’s innerlijk eigen te maken.

Een voorbeeld dat vaak terugkomt bij Kierkegaard is liefde en het aangaan van liefdesrela-
ties. Natuurlijk kun je allerlei objectieve feiten verzamelen omtrent de liefde (in onze tijd
wordt er bijvoorbeeld ook neurowetenschappelijk onderzoek naar gedaan). Objectieve
kennis kan echter geen uitsluitsel bieden met betrekking tot de prangende vragen die
mensen hebben over het omgaan met de liefde en het maken van keuzes daarin. Er is nou
eenmaal geen objectieve zekerheid te verkrijgen dat een ander jou net zozeer liefheeft als
jij hem of haar, dat jullie liefde ook op de

lange termijn zal blijven bestaan, enzo-

voorts. Het hebben van objectieve kennis

garandeert daarmee allesbehalve dat je zelf JIIIIIIII I LI T
ook waarachtig liefhebt (Climacus, 1992:

344). Juist vanwege de objectieve onzeker-

heid kun je niet onverschillig onderschrijven dat je iemand liefhebt, zoals je wel onver-
schillig kunt onderschrijven dat twee plus twee vier is. Je moet er hartstochtelijk voor
kiezen en het je innerlijk eigen maken op zo’n manier dat je niet alleen zegt dat je iemand
liefhebt, maar er ook naar leeft.

Met betrekking tot de existentie en existenti€le thema’s zoals liefhebben en geloven is het
dan ook niet de objectieve waarheid die telt, maar de subjectieve waarheid. Subjectieve
waarheid is in Climacus’ woorden ‘een objectieve onzekerheid waaraan vastgehouden
wordt in de meest hartstochtelijke innerlijke toe-eigening’ (1992: 203). Dit is de hoogste
waarheid met betrekking tot de menselijke existentie aldus Climacus. Het gaat hier dus
altijd om thema’s waar geen objectieve zekerheid over te verkrijgen is, juist omdat ze
innig verbonden zijn met een individu dat zich ertoe verhoudt. Dit individu moet zich
zijn liefde en de onzekerheid daaromtrent toe-eigenen. Hij verhoudt zich hiertoe wan-
neer hij zich tot zichzelf en zijn leven verhoudt. Dit kan hem niet koud en onverschillig
laten. Integendeel: het gebeurt met hartstocht of het gebeurt niet.

De bovenstaande definitie van subjectieve waarheid is eigenlijk een parafrase van geloof,
stelt Climacus dan. En hij zegt ook: wanneer ik rondkijk in de wereld, dan zie ik veel wat
prachtig is en wijs, maar tegelijkertijd ook veel wat slecht is en wat verontrust. Ik kan uit
de feiten in de wereld niet afleiden dat er een goede, almachtige God is, maar ook niet dat
er niet zo’n God is. Er is hier alleen objectieve onzekerheid (1992: 203-204). Doorheen het
hele Naschrift benadrukt Climacus dat een van de centrale boodschappen van het christen-
dom, namelijk dat de eeuwige God mens geworden is in de tijdelijke Jezus, niet alleen
objectief gezien onzeker is, maar ook paradoxaal. Hoe kan het eeuwige tijdelijk worden?
Het lijkt absurd en stoot daarmee af. Climacus vindt dit positief, want juist zaken die
objectief gezien onzeker zijn vereisen een hartstochtelijke verhouding, geen onverschil-

Objectief geloven en subjectief waar. Geloven volgens Kierkegaard / 9



10

lige. Geloof in al zijn paradoxaliteit vereist de hoogste mate van innerlijke hartstocht en
daarmee de grootste transformatie in de menselijke existentie. Om dit te bewerkstelligen
moet de gelovige er constant van doordrongen zijn dat het objectief gezien onzeker blijft
wat zij gelooft. ‘Zonder risico geen geloof’ (Climacus 1992: 204).

Is geloof als subjectieve waarheid irrationeel?

De nadruk die Kierkegaard legt op de subjectiviteit van geloven, roept, zeker in de context
van de hedendaagse debatten, vragen op over de rationaliteit van geloof in zijn opvatting.
Als geloof subjectief is, is het dan alleen een kwestie van emoties en de wil of komt de ratio
er ook nog aan te pas? Als geloof subjectief is, is dan alles geoorloofd en mag iedereen haar
eigen privé-geloof starten? Kunnen mensen elkaar nog vertellen over hun geloven, elkaar
de redenen ervoor uitleggen? Verspreid over het Naschrift maakt Climacus opmerkingen
die betrekking hebben op deze vragen. Het feit dat Climacus het over subjectieve waar-
heid heeft, doet uiteraard vermoeden dat er volgens hem wel degelijk een onderscheid te
maken valt tussen geloof en pseudogeloof, tussen subjectieve waarheid en subjectieve
onwaarheid. Een en ander hangt af van de manier waarop ‘rationaliteit’ opgevat wordt.
Allereerst kan rationaliteit verwijzen naar het gebruiken van de ratio. Irrationaliteit
heerst dan wanneer geloof alleen op gevoel, op onbetrouwbare emoties en/of op grillen
van de wil zou zijn gebaseerd. Is Kierkegaards opvatting van geloof op deze manier irra-
tioneel? Nee, zegt Climacus. De gelovige gebruikt haar verstand wel degelijk wanneer

zij gelooft. Tegelijkertijd echter gaat geloven het verstand te boven. Maar het speelt een
belangrijke rol door de persoon er telkens van te doordringen dat wat zij gelooft objec-
tief gezien onzeker is. Op die manier waarborgt het verstand dat geloven geen zaak van
onverschillig objectief weten kan worden, maar altijd een zaak van hartstochtelijk gelo-
ven blijft. Ten tweede waarborgt het verstand ook dat een mens geen nonsens kan gaan
geloven, zo Climacus (1992: 568), dat wil zeggen: geen objectieve onwaarheden. Climacus
legt, jammer genoeg voor ons, niet uit hoe het verstand objectief onware ‘nonsens’ onder-
scheidt van ‘het paradoxale’ of ‘het absurde’ waar wel in kan worden geloofd. Hoe dan
ook is het verstand wel degelijk betrokken bij geloven volgens Climacus, juist ook zodat
geloven uiteindelijk het verstand te boven kan gaan.

Ten tweede zou de irrationaliteit van geloof kunnen betekenen dat er geen criteria
mogelijk zijn om geloof van bijgeloof te scheiden. Als geloof subjectief is, is alle geloof
dan geoorloofd? Mag dan elke waan voor geloof doorgaan? Geenszins volgens Climacus:
doorheen het hele Naschrift wijst hij allerlei vormen van pseudogeloof af. De kinderlijke
orthodoxen, de zeloten, de (hegeliaanse) universitair docenten, de christenheid, de mid-
deleeuwse monniken, zij moeten het een voor een ontgelden. Het onderscheid tussen
geloof en pseudogeloof wordt gemaakt aan de hand van criteria die ontleend zijn aan de
definitie van subjectieve waarheid: mensen verhouden zich verkeerd. Soms benadrukt
Climacus dat iemand zich verhoudt tot een verkeerd soort object, iets dat geen objectieve
onzekerheid betreft, maar een objectieve onwaarheid of juist een objectief feit. Climacus
vertelt bijvoorbeeld een verhaal over iemand die uit een gesticht is ontsnapt en anderen
van zijn geestelijke gezondheid probeert te overtuigen door zijn leven hartstochtelijk in
het teken te stellen van het verkondigen van een objectief feit. Hij herhaalt voortdurend
hardop: de aarde is rond, de aarde is rond, de aarde is rond (1992: 194-195). Aan de andere
kant benadrukt Climacus het onderscheid tussen geloof en pseudogeloof door op de ver-
keerde verhouding te wijzen. Niet alle mensen die zich tot God verhouden, doen dat ook

Wijsgerig Perspectief



in innerlijkheid, of met hartstochtelijke toewijding. Alle hegeliaanse universitair docen-
ten die objectief over God en het christendom oreren, missen precies die hartstochtelijke
innerlijke verhouding. Hetzelfde geldt voor de mensen die denken dat het wel goed zit
met hun zielenheil aangezien ze aan uiterlijke kenmerken zoals wekelijkse kerkgang
voldoen: de christenheid. Hun zogenaamde geloof in God is niet bepalend voor hun exis-
tentie en daarmee een vorm van pseudogeloof. Kortom, ook wanneer geloof subjectieve
waarheid is, zijn er wel degelijk criteria om geloof van pseudogeloof te scheiden.

Ten derde kan rationaliteit worden opgevat als ‘vatbaarheid voor redenen’. Rationali-
teit houdt dan in dat je antwoord kunt geven op vragen als: Waarom doe je wat je doet?
Waarom denk je wat je denkt? En: waarom geloof je wat je gelooft? Zoals gezegd is er
volgens Climacus geen directe overgang mogelijk van feitelijke aannames naar geloof.
Het gaat om het nemen van de beslissing om je iets innerlijk eigen te maken dat objectief
onzeker is. Dit impliceert ook dat het dus onmogelijk is om op de vraag ‘Waarom geloof
je?’ een antwoord te geven van het type: Gezien premisse-1 en premisse-2 heb ik de logi-
sche conclusie van geloof getrokken. Er

vallen nooit sluitende redenen te geven die

voor een ander mens volledig inzichtelijk

maken en rechtvaardigen wat je gelooft.

Hierin staat geloof echter niet alleen. Voor

wat betreft de liefde bijvoorbeeld vallen 1117777777777 7777777
er ook geen sluitende redenen te geven

waarom je een langdurige relatie bent aangegaan met nu juist die persoon en waarom je
in de toekomst van die relatie gelooft. Bovendien, zo zou je kunnen denken, is met het
uitsluiten van de mogelijkheid definitieve redenen te geven de communicatie tussen
mensen over subjectieve waarheid nog niet per se afgesloten. Climacus is hier echter heel
terughoudend in. Wij kunnen van een ander nooit zeker weten wat haar innerlijke ver-
houding is tot geloof, tot liefde, tot ander existenti€le zaken. Iemand kan wel zeggen dat
zij zich innerlijk verhoudt tot het feit dat ze sterfelijk is (om een ander voorbeeld te noe-
men dat Climacus veelvuldig gebruikt), maar dat hoeft niet te betekenen dat zij het zich
ook waarachtig realiseert. Elders zegt Climacus dat degene die waarachtig gelovig is, dat
waarschijnlijk ook zal tonen in haar handelen (1992: 67), maar voegt er meteen aan toe
dat we op basis van bepaalde handelingen toch niet met zekerheid kunnen zeggen dat ze
gelovig is; ze zou ook op basis van andere motieven zo hebben kunnen handelen.
Tegelijkertijd geeft Climacus hier en daar schoorvoetend toe dat het soms wel mogelijk is
van een ander vast te stellen dat zij niet in subjectieve waarheid leeft (1992: 170). De ont-
snapte gek is daarvan een voorbeeld: hij toont door zich toe te wijden aan het objectieve
feit dat de aarde rond is dat hij zich niet op een geestelijk gezonde manier tot zichzelf
verhoudt. Maar ook al maakt Climacus doorheen het hele Naschrift duidelijk hoe ‘de
hegelianen’, ‘de christenheid’ en andere groepen mensen het bij het subjectief onware
eind hebben, hij wil voorkomen dat we ons aanmatigen te denken dat we met zekerheid
iets over de innerlijkheid van een bepaalde individuele ander kunnen bepalen. Maak je
maar vooral druk om je eigen innerlijkheid, zo lijkt Climacus telkens te zeggen. Geloven
is en blijft voor Kierkegaard een zaak van het individu, een zaak tussen het individu en
God.

Objectief geloven en subjectief waar. Geloven volgens Kierkegaard / 11



12

Conclusie

In veel van de wijsgerige debatten over geloof vandaag de dag gaat men ervan uit dat
geloven draait om het aanhangen van een verzameling stellingen over de objectieve wer-
kelijkheid. Men bediscussieert de logische en/of empirische geldigheid van die stellingen.
Climacus biedt in het Afsluitend onwetenschappelijk naschrift een verfrissend tegenwicht. Er
zijn allerlei onderwerpen waar je zinnig objectief onderzoek naar kunt doen. Existentiéle
zaken, zoals bijvoorbeeld geloven, horen daar echter niet bij. De objectieve geldigheid van
geloofsstellingen valt volgens Climacus helemaal niet te bewijzen. De objectieve feiten
die wel te verzamelen zijn omtrent geloven dragen niet bij aan beantwoording van waar
het om draait: Wat betekent het om gelovig te existeren? Wanneer we ons afvragen hoe we
om moeten gaan met liefde, dood, geloof, en uiteindelijk met het leven zelf, dan bevin-
den we ons in het domein van de subjectiviteit. Geloof is zo’n onderwerp waarvoor niet
de objectieve waarheid maar de subjectieve waarheid de maatstaf is. De maatstaf bestaat
erin datiemand zich tot een juist soort zaak moet verhouden (een objectieve onzeker-
heid) en op de juiste manier. Dit laatste betekent: er niet alleen op zondag bij stilstaan
zoals de christenheid doet; het ook niet in abstracto en objectief proberen te denken,

zoals de hegelianen doen; maar er naar leven door het je innerlijk eigen te maken en je er
hartstochtelijk aan toe te wijden. Al tweehonderd jaar lang wijzen Johannes Climacus en
de andere pseudoniemen van Sgren Kierkegaard ons zo telkens weer op het existentiéle
karakter van geloven.

Literatuur
Kierkegaard, S. (Johannes Climacus) (1846/1992). Concluding Unscientific Postscript to the Philosophical Frag-

ments. Princeton: Princeton UP.

Paginanummers verwijzen naar bovenstaande Engelstalige editie. Alle citaten zijn direct
vertaald vanuit de Deense tekst die via www.sks.dk te raadplegen is. Een deel van het
Naschrift is in het Nederlands verschenen in het boekje Denken en zijn, vertaald door Gerard
Rasch.

Wijsgerig Perspectief



